

راباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة

# لَمۡحَاتُ عِلْمِیّـــُّةُ وَقُطُوفُ قَفْسِیرِیّةُ تَفْسِیرِیّةُ

د. محمد دودح

الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

## المُقَدِّمَة

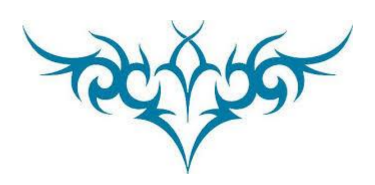
لا خلاف في المنهج بين مفسري اليوم للآيات الكونية ومفسري الأمس؛ سوى تَجَلِّي بعض خفايا الخليقة بعد اكتشاف المنظار والمجهر وتطور وسائل الرصد، لتسطع البينة على أن هذا القرآن هو الحق، ولو كان مُفَسِّري الأمس مُعَاصِرِين لَسَارَعُوا إلى تفسير الآيات الكونية بالحقائق العلمية، فقد فاضت كتبهم ومن سار على دربهم بوجوه من الإعجاز في القرآن الكريم.

قَالَ الْفَخر الرازي: ""كَانَ عمر بن الحسام يقْرَأ كتاب المجسطي على عمر الْأَبْهَرِيّ فَقَالَ لَهما بعض الْفُقَهَاء يَوْمًا: مَا الَّذِي تقرأونه؟ فَقَالَ الْأَبْهَرِيّ أفسر قَوْله تَعَالَى {أفلم ينْظرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقهم كَيفَ بنيناها} فَأنا أفسر كَيْفيَّة بنائها، وَلَقَد صدق الْأَبْهَرِيّ فِيمَا قَالَ؛ فَإِن كل من كَانَ أكثر توغلا فِي بحار الْمَخْلُوقَات كَانَ أكثر علمًا بِجلَال الله تَعَالَى وعظمته"، والمجسطي هذا كتاب قديم في الفلك والرياضيات ألفه بطليموس حوالي عام ١٤٨م في الاسكندرية، وترجمه إلى العربية حنين بن إسحاق العبادي في عهد المأمون حوالي عام ٢٧٨م، فما بالك بالمجلدات اليوم المزدانة بمفاخر الكشوف ومآثر العلوم!.

وتأتي الملامح العلمية بعفوية وتلطف لا يلفت عن غرض الإيمان، ولا مجال لاستنباط وجه علمي بمعزل عن تفهم بديع أساليب البيان، والخشية من تغير الحقائق العلمية مع الزمن حرص محمود؛ لكن الحقائق ثوابت لا تتغير مع الزمن كظلمة البحر العميق، والقول بأن الاجتهاد قد يصيب وقد يخيب صحيح؛ ولكن حرص المتضلعين بعلوم اللغة والشريعة والطبيعة كفيل بالتصويب.

والتفسير بالعلوم يُوضِّح ما انتظرته الأيام ليتجلى ويسطع ويتحقق وعد جازم: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ. وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ ابِعْدَ حِيثٍ ﴾ ص: ٧٨و ٨٨، ﴿سَثُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَنَهِيدٌ ﴾ ١ ٤ فصلت: ٥٥، ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٧ النمل: ٥٩، ﴿وَكَذَّبَ الْمَعْوَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ الأنعام: ٢٦ و ٢٧، ﴿لِلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعَافُولُ وَهُو الْحَقُ قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ. لِكُلِّ ثَبَإٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ١ الأنعام: ٢٦ و ٢٧، ﴿لِلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعَلَمُونَ ﴾ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ قَلْوُلُولُ كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ١٠ يونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْلٌ لَيْعَلَمُونَ وَلَتَعْلَمُونَ نَبَأَهُ بَعْدَ حِين ﴾ ٨٠ ص: ٨٥ و٨٠.

د. محد دودح



<sup>·</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٥٤).

موسوعة ويكيبيديا والشبكة الدولية.



raiagiapii ويعفره

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ. الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢ البقرة: ٢ ٢ و ٢ ٢.

كَلِمَات إِرْشَادِيَّة keywords كَلِمَات إِرْشَادِيَّة ﴿وَأَنْزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾. ﴿وَأَنْزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾. ﴿وَأَنْزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾.

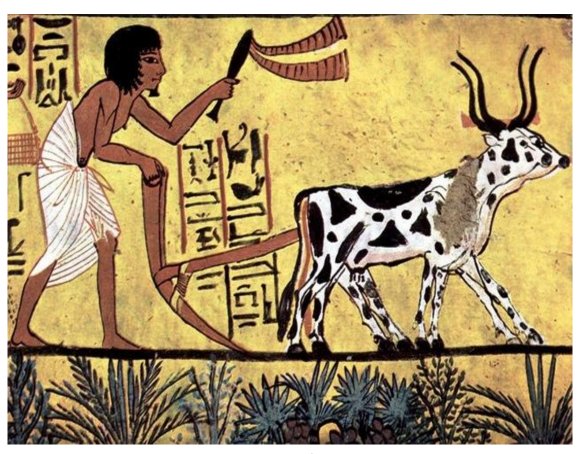
Translation (تَفْسِيريَّة) تَرْجَمَة

The One who made the earth (Crust) like a Carpet (below you) and the Sky (Atmosphere) like a Shelter (up of you). And He sends down water from the sky to produce all kinds of fruits as sustenance for you. (Therefore) You should not set up idols to rival GOD while you know (that).



## لمحات بتانيتة وعلميتة

#### **Eloquent & Scientific Hints**



استخدمت البقرة منذ القدم في أعمال الزراعة خاصّةً حرث الأرض؛ ثم سقي الزرع بإدارة ساقية الماء بعد الحرث، ودور البقرة هو قلقلة التربة وشقها وتقليبها والذي قد يبلغ تهييج تراب الحقل، وفي نفس مشهد البقرة التي تحرث الأرض الزراعية وتسقيها؛ يُورد القرآن الكريم لفظ (الأرض) بمعنى تربة الحقل لا الكوكب: ﴿قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ ذَلُولٌ تَثْيِرُ الْأَرْضَ وَلا تَسْفِي الْحَرْثُ؛ ٢ البقرة: ١١، ولفظ (الأرض) هنا يقيده السياق ليفيد الأرض الزراعية لا الكوكب؛ بقرينة التحصيص ببقرة تُقَلِّب تربة الحقل وتسقي ما تم زرعه، قال حسنين مجد مخلوف: "تثير الأرض! تقلب الأرض للزراعة"؟ أي تربة الحقل أو التراب، وقال الطاهر مجد عاشور: "وَإِثَارَةُ الْأَرْضِ حَرْثُهَا وَقَلْبُ دَاخِلِ تُرَابِها..، أَطْلِقَ عَلَى الْحَرْثِ فِعْلُ الإثارة تَشْبِيها لابتقال أَجْزَاءِ الأَرْضِ بِثَوْرَةِ الشَّيْءِ مِنْ مَكَاتِهِ إِلَى مَكَانِ آخَر؛ كَمَا قَالَ تَعَلَى: (فَتُثِيرُ سَحَاباً)؟ أَيْ تَبْعَثُهُ وَنَظِيرُ هَذَا الإستعْمَالِ قَوْلُهُ..: (وَأَثَارُوا الْأَرْضَ)"؛ "وَأُطْلِقَتِ الْإِثَارَةُ هُنَا عَلَى قَلْب تُرَاب (الحقل) بِجَعْلِ مَا كَانَ وَلَطْنًا ظَاهِرًا..، قَالَ تَعَلَى: (تثيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْفِي الْحَرْثَ)"، وقال الشعراوي: "(تثيرُ الأَرْضَ): أي لم تستخدم في جراثة الأرض أو فلاحتها، (وَلاَ تَسْفِي الحرث): أي لم تستخدم في إدارة السواقي لسقية الزرع"، لفظ (الأرض) إذن من الألفاظ متعدة الدلالة التي تحددها القرائن؛ مثل البلد والقُطر والسطح الصخري المحيط بالكوكب، وإن أنت مع لفظ من الألفاظ متعدة الدلالة التي العلم كله فدلالتها الكوكب بالنسبة للراصد الأرضي؛ لذا ترد بالإفراد.

" حسنين محمد مخلوف؛ كلمات القرآن تفسير وبيان (ص٢).

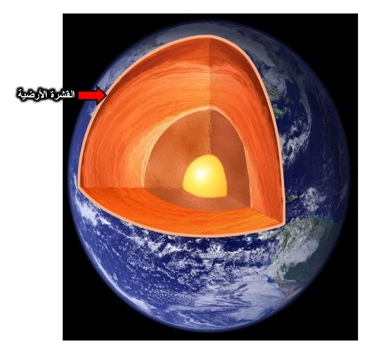
<sup>·</sup> مجد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١/ ٥٥٥).

<sup>°</sup> محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (٢١ /٧٠).

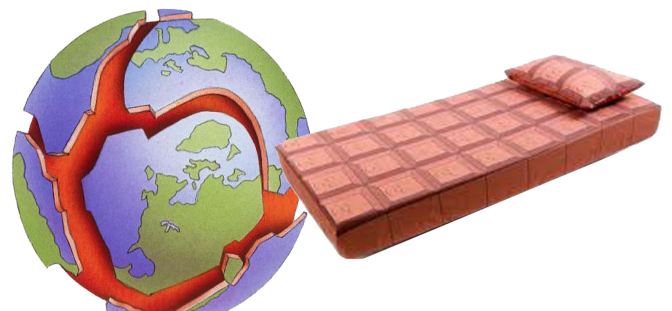
<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> محمد متولي الشعراوي، تفسير الشعراوي (الخواطر)، مطابع أخبار اليوم؛ ١٩٩٧م (١/ ٣٩٦).



وفي البوادي يحتاج الإنسان إلى فراش يحميه من خطر الأشواك والحصى أسفل منه، والغلاف الصخري للكوكب يسمى القشرة الأرضية لرقته بالنسبة للكوكب، وهو يحمي الإنسان من خطر لهيب الباطن؛ فهو أشبه ما يكون بالفراش، وهو نفس التمثيل في النظم؛ وينطبق على الطبقة السطحية للكوكب أو الغلاف الصخري الذي يحجز أسفله لهيب الباطن.



يقول تعالى: ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ﴾، ويتشبع أفق الوصف ليشمل كل العالم المَحَلِّي المُحيط بالعرب زمن النبوة متجاوزًا حدود اهتماماتهم، وكلمة (لَكُمُ) هي قرينة المَحَلِّية، وهي تقصر دلالة لفظ (السماء) على الجو، ويجعله التشبيه كالبيت بجامع توفير ما يلزم للحياة والحماية، والشمول يجعل دلالة لفظ (الأرض) على المستوى الجيولوجي؛ والتشبيه بالفراش يجعل دلالته تطابق القشرة الأرضية التي تحمي القاطنين فوقها من لهيب الباطن؛ كما يحمي الفراش من الأخطار دونه مثل الأشواك والصخور الخشنة.



والفراش طبقة سطحية على الأرض والغلاف الصخري للكوكب طبقة سطحية من ، ركب والتشبيه بجامع الامتداد والتغطية والفوقية والرِقَة والحماية من الخطر أسفلها، قال شمس الدين الشربيني: "صارت مهيأة.. كالفراش المبسوط، (والتشبيه يتناسب) مع عظم حجمها واتساع جرمها.. فليس في ذلك إلا أنّ الناس يفترشونها كما يفعون بالمفاريش"، وفي قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ سِسَاطًا ﴾؛ لفظ (جَعلَ) يعني التحول في الحالة، فيؤكد أن القشرة الأرضية لم يكن لها عند تكوين الكوكب سابق وجود، فتكون عن قصد أكيد وسابق تقدير سطحًا؛ حمايةً للإنسان القادم من بعد.



قال تعالى: ﴿وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا قَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ﴾ ١٥اذاريات: ٤٨، وقال تعالى: ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا﴾ ١٧نوح: ١٩، والبساط يحمي من وعورة الصحراء؛ فَضُرِبَ به المثل للسطح الصخري للكوكب بياتًا لما دونه من أخطار. قال ابن عاشور: "صِفَةٍ أُخْرَى تَقْتَضِي عِبَادَتَهُمْ إِيَّاهُ وَحْدَهُ (تعالى)؛ وَهِيَ نِعَمُهُ الْمُسْتَقِرَةُ عَلَيْهِمْ مَعَ مَا فِيهَا مِنْ دَلَائِلِ عَظِيمٍ قُدْرَتِهِ فَإِنَّهُ مَكَنَ لَهُمْ سُئِلَ الْعَيْشِ وَأَوَّلُهَا الْمَكَانُ الصَّالِحُ لِلاسْتِقْرَارِ عَلَيْهِ. فَجَعَلَهُ كَالْفِرَاشِ لَهُمْ، وَمِنْ دَلَائِلِ عَظِيمٍ قُدْرَتِهِ فَإِنَّهُ مَكَنَ لَهُمْ سُئِلَ الْعَيْشِ وَأَوَّلُهَا الْمَكَانُ الصَّالِحُ لِلاسْتِقْرَارِ عَلَيْهِ. فَجَعَلَهُ كَالْفِرَاشِ لَهُمْ، وَمِنْ

إِحَاطَةِ هَذَا الْقَرَارِ بِالْهَوَاءِ النَّافِعِ لِحَيَاتِهِمْ..، وَذَلِكَ مَا أُشِيرَ إِلَيْهِ بِقَوْلِهِ: (وَالسَّمَاءَ بِنَاءً)، وَبِكَوْنِ تِلْكَ الْكُرَةِ الْهَوَائِيَّةِ وَاقِيَةَ النَّاسِ مِنْ إِضْرَارِ طَبَقَاتٍ فَوْقَهَا مُتَنَاهِيَةٍ فِي الْعُلُوّ، مِنْ زَمْهَرِيرِ أَوْ عَنَاصِرَ.. قَاتِلَةٍ..، فَالْكُرَةُ الْهَوَائِيَّةُ جُعِلَتْ فَوْقَ هَذَا الْعَلَمِ، فَهِي كَالْبِنَاءِ لَهُ وَنَفْعُهَا كَنَفْعِ الْبِنَاءِ؛ فَشُبِهَتْ بِهِ عَلَى طَرِيقَةِ التَّشْبِيهِ الْبَلِيغِ، وَبِأَنْ أَخْرَجَ لِلنَّاسِ مَا فِيهِ إِقَامَةُ أَوْدِ حَيَاتِهِمْ بِإِجْتِمَاعٍ مَاءِ السَمَاءِ مَعَ قُوّةِ الْأَرْضِ؛ وَهُوَ الثِّمَارُ، وَالْمُرَادُ بِالسَّمَاءِ هُنَا إِطْلَاقُهَا الْعُرْفِيُّ عِنْدَ الْعَرَبِ وَهُو مَا يَبْدُو لِلنَّاظِرِ كَالْقُبَةِ الرَّرْقَاءِ وَهُوَ كُرَةُ الْهَوَاءِ الْمُحِيطِ بِالْأَرْضِ؛ كَمَا هُوَ الْمُرَادُ فِي قَوْلِهِ: (أَقْ كَصَبَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ)"^.

وفي مقابل البيان بأن الهواء طبقة محدودة الارتفاع في مقام المن؛ يكون المراد بلفظ (الأرض) طبقة سطحية منها، وتشبيه الطبقة السطحية للأرض بالفراش يتناسب مع عظم حجمها؛ وتشبيه الجو كذلك بالسقف يتناسب مع عظم حجمه، والحماية الضمنية تدل على وجود خطر تحت قشرة الأرض؛ وأن الهواء طبقة بين الأرض والسماء التي تعلوه لتحمينا، وتؤكد النصوص صريحًا وجود تلك الطبقة بينهما: ﴿ وَمَا خَلَقْتُنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ ﴾ ١ ٢ الأنبياء: ١٦.



بلیز باسکال Blaise Pascal (۱۲۲۳ – ۱۲۲۳)



الفرید فاجنر Alfred Wagner الفرید فاجنر (۱۹۳۰ – ۱۸۸۰)

وما دَلَّ عليه القرآن الكريم من أن الطبقة الأرضية تحت الناس أشبه بالفراش أو البساط أو مهد الصبي يحميهم؛ وأن الجو أشبه بسقف أو خيمة منصوبة للحماية؛ هي نظرة شمولية للكوكب ومحيطه ومعرفة متقدمة بحوالي ألف سنة، فلم تتبلور المعرفة بأن الغلاف الصخري للأرض مكون من عدة ألواح قارية فوق طبقة ملتهبة شبه لدنة إلا عام ١٩١٧ عندما صاغ الفريد فاجنر (١٨٨٠ – ١٩٣٠) نظرية شمولية سميت بالانجراف القاري القاري قادة واحدة عملاقة Pangaea، وإن لم تلق نظريته قبولا في الأوساط العلمية وقتها، وأعقبتها نظرية المصفات التكتونية Tectonic Plates؛ ومقتضاها أن الغلاف الصخري للأرض قطع متجاورات تنزلق ببطء تدفعها تيارات الباطن الملتهب للأرض فتتحرك معها الجبال، فتتغير على مدى الدهور خريطة سطح الأرض، ولم يُعرف أن الهواء طبقة محدودة فوق سطح الأرض إلا عام ١٦٤٨ عندما أعلن بليز باسكال (١٦٦٣ – ١٦٦٢) أنَ الضغط الجوي يتناقص بالارتفاع عن مستوى سطح البحر؛ واستنتج أن هناك فراغا سماويا فوق الغلاف الجوي، ولا شك إذن المعرفة العلمية المُدَّخَرة خلال التذكير بالنِّعَم والدعوة لوحدانية المُنْعِم؛ هي تحقيق لوعد جازم: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي أَنْ قُلْمِهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ١٤ فصلت: ٥٠.



<sup>^</sup> محجد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١١ ٣٣١).

# قُطُوف تَفْسِيريَّة

#### Interpretation picks

قال ابن كثير: "شَرَعَ تَبَارَكَ وَتَعَلَى فِي بَيَانِ وَحْدَانِيَّةِ أَلُوهِيَّتِهِ؛ بِأَنَّهُ تَعَلَى هُوَ الْمُنْعِمُ عَلَى عَبِيده. بِأَنْ جَعَلَ لَهُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا؛ أَيْ: مَهْدًا كَالْفِرَاشِ مُقَرَة. مُثَبَّتَةً بِالرَّوَاسِي الشَّامِخَاتِ، {وَالْسَمَاءَ بِنَاءً} وَهُوَ السَّقْفُ، كَمَا قَالَ.: {وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ مِنَاءً } وَهُو السَّقْفُ، كَمَا قَالَ.: {وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ مَعْوَظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرضُونَ } الْأَنْبِيَاءِ: ٣٧، وَأَنْزَلَ لَهُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً؛ وَالْمُرَادُ بِهِ السَّحَابُ هَاهُنَا. ، فَأَخْرَجَ لَهُمْ بِهُ أَنْوَاعِ الزُّرُوعِ وَالثَّمَارِ مَا هُوَ مُشَاهَدُ؛ رِزْقًا لَهُمْ وَلِأَنْعَامِهِمْ، كَمَا قَرَرَ هَذَا فِي غَيْرِ مَوْضِع. ومِنْ أَثْبَهِ آيَةٍ بِهَذِهِ لِهُ مِنْ أَنْوَاعِ الزُّرُوعِ وَالثَّمَارِ مَا هُوَ مُشَاهَدُ؛ رِزْقًا لَهُمْ وَلِأَنْعَامِهِمْ، كَمَا قَرَرَ هَذَا فِي غَيْرِ مَوْضِع. ومِنْ أَثْبَهِ آيَةٍ بِهَذِهِ لَا اللَّهُ الدَّالِ وَالسَّمَاءَ بِنَاءً. } غَافِر: ١٤، وَمَضْمُونُهُ أَنَّهُ الْخَالِقُ الرَّارِقُ مَالِكُ الدَّالِ وَسَاكِنِيهَا وَرَازُقُهُمْ، فَبِهَذَا يَسْتَحِقَ أَنْ يُعْبَدَ وَحْدَهُ وَلَا يُشْرَكُ بِهِ غَيْرِه؛ وَلِهَذَا قَالَ: {فَلا اللَّهُ الدَّالِ وَالْمُنْ الْعُلْقُ اللَّهُ الْدُولُ لِلَّهُ الْدُولُ لَوْ الْسُلَعُ الْمُلْونُهُ وَلَا يُسْرَكُ فِي عَلَى اللَّهُ الْفَالِقُ اللَّالِ وَالْمُنْ الْعُلْقُولُ لِلَهُ الْدَالِ اللَّهُ الْدَالِ وَاللَّهُ الْمَالِكُ اللَّالِ وَالْمُونَ } وَلَا يُشْرَكُ بِهِ غَيْرِه؛ وَلِهَذًا قَالَ: {فَلا اللَّهُ الْوَلِيَةُ اللَّهُ الْدَالَةُ وَالْمُلْكُولُونَ } إلَّالِكُ الدَّالِ وَاللَّهُ الْمُرْلُقُولُ لِلْهُ الْمُولُ لِلْهُ وَلَا لِنَّهُ الْمُولُ لِهُ الْمُدُولُ وَلَا لُهُ وَلَا لُعُلُولُ لِهُ عَلَى الْوَالِولُ لِلْهُ إِلَالُولُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ لِهُ إِلَا لَهُ اللَّولُ اللَّهُ الْمُولُونَ } الْمُنْ الْمُنْ الْمُدُولُ اللَّالَةُ الْمُلْأَا عُلَى الْمُلْولُولُ اللَّهُ الْمُعْرِقُ الْمُعْلِقُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْولُولُ اللْمُلْكُولُولُ اللَّهُ اللَّالَ الْمُلْكُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُنْ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُ

وقال الرازي: "ذكر هاهنا أنَّهُ جَعَلَ الْأَرْضَ فِرَاشًا؛ وَنَظِيرُهُ قَوْلُهُ: (أَمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَراراً)..، وقوله: (الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً)..، وَالَّذِي يَزِيدُهُ تَقْرِيرًا أَنَّ الْجِبَالَ أَوْتَادُ الْأَرْضِ"'، "(و)قَوْلُهُ: (أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهاداً)..، وَقُرئَ مَهْدًا؛ وَمَعْنَاهُ أَنَّ الْأَرْضَ لِلْخَلْقِ كَالْمَهْدِ لِلصَّبِيّ..، (ونظيره) قوله تعالى..: (وَالْجِبالَ أَوْتاداً) أَيْ لِلْأَرْضِ كَيْ لَا تَمِيدَ بِأَهْلِهَا"' .

وقال الشوكاني: "قَدَّمَ نِعْمَةَ. خَلْقِ الْأَرْضِ فِرَاشًا لَهُمْ..، ثُمَّ أَتْبَعَ ذَلِكَ بِنِعْمَةِ جَعْلِ السَّمَاءِ كَالْقُبَّةِ الْمَضْرُوبَةِ عَلَيْهِمْ، وَالسَّقْفِ لِلْبِيْتِ الَّذِي يَسْكُنُونَهُ؛ كَمَا قَالَ: (وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا)، وَأَصْلُ الْبِنَاءِ وَضْعُ لَبِنَةٍ عَلَى أُخْرَى، ثُمَّ امْتَنَ عَلَيْهِمْ بِإِنْزالِ الْمَاءِ..، (وإخراج) أَلْوَانًا مِنَ الثَّمَرَاتِ وَأَنْوَاعًا مِنَ النَّبَاتِ..، وَأَخْرَجَ ابْنُ جَرِيرٍ وَابْنُ أَبِي حَاتِم عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ وَنَاسٍ مِنَ الصَّحَابَةِ فِي قَوْلِهِ: (الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَراشاً)؛ أَيْ تَمْشُونَ عَلَيْهَا وَهِيَ الْمَهَادُ وَالْقَرَارُ، (والسَّمَاءَ بِنَاءً)؛ قَالَ كَهَيْنَةِ الْقَبَّةِ وَهِيَ سَقْفُ الْأَرْضِ" ' '، "وَالْمَهَادُ.. الْفَرَاشُ.. وَالْمَعْنَى أَنَّهَا كَالْمَهْدِ لِلصَّبِيّ وَهُو مَا يُمَهَدُ لَهُ فَيُنُومُ عَلَيْهِ، وَالْأَوْتَادُ الْجَبَالَ الْجَبَالَ أَوْتَادًا لِلْأَرْضِ لِتَسْكُنَ وَلَا تَتَحَرَّكَ كما ترسي الْخِيَامَ بِالْأَوْتَادِ" لا أَنْ جَعَلْنَا الْجَبَالَ أَوْتَادًا لِلْأَرْضِ لِتَسْكُنَ وَلَا تَتَحَرَّكَ كما ترسي الْخِيَامَ بِالْأَوْتَادِ" لا أَنْ جَعَلْنَا الْجَبَالَ أَوْتَادًا لِلْأَرْضِ لِتَسْكُنَ وَلَا تَتَحَرَّكَ كما ترسي الْخِيَامَ بَالْأَوْتَادَ" لا أَنْ جَعَلْنَا الْجَبَالَ أَوْتَادًا لِلْأَرْضِ لِتَسْكُنَ وَلَا تَتَحَرَّكَ كما ترسي الْخِيَامَ بَالْأَوْتَادَ" لا أَنْ الْمُعْلَى الْمَاعْنَى وَلا اللّهُ وَالْمَاعِلَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمَاعْلَى الْعَلَى الْمُعْرَامُ الْمُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُ الْمَعْنَى الْمَاعْلَى الْمَاعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمُعْلَى الْمُا وَلَيْ الْمُنْونَ الْمُالِقُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمَاعْلَى الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْفَرَالَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُلْصَالَ الْمُولَالَ الْمُلْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْولَةُ الْمُعْلَى الْمُؤْمِلَ الْمُعْلَى الْمُؤْمِلِ الْمَاعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْذِيلَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلَ الْمُعْلَى الْمُعْرَالِ الْمُعْلَى الْمُؤْمِلَ الْمُعْلَى الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَى الْمُعْرَاقِ الْمُ

<sup>.</sup> أو الفداء إسماعيل بن كثير؛ تفسير بن كثير، المحقق سامي بن محمد سلامة، دار طبية للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية؛ ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م (١١ ١٩٤).

<sup>·</sup> محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي؛ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة والنشر بيروت؛ ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م (٨/ ٧٢).

<sup>&</sup>quot; محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي؛ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة والنشر بيروت؛ ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م (١٧ ٤٩٣).

۱٬ محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطيّ؛ أضواء البيان فيّ إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة والنشر بيروت؛ ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م (٧/ ٨٤).

<sup>ً&#</sup>x27; محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي؛ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة والنشر بيروت؛ ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م (١٧٧٧).

١٤ فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٢ ٣٣٦).

<sup>°</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء النراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٣١ ٨).

١٦ محمد بن علي الشوكاني؛ فتح القدير، دار ابن كثير دمشق، الطبعة الأولى؛ ١٤١٤هـ (١٠ ٦٠).

۱۷ محمد بن علي الشوكاني؛ فتح القدير، دار ابن كثير دمشق، الطبعة الأولى؛ ١٤١٤هـ (١٥ ٤٣٩).

وقال أبو زهرة: "جعل هنا بمعنى صيّر..، والمعنى جعل الله تعالى الأرض.. كأنها فراش..، ولذلك قال تعالى: (ألمُ نَجْعَلِ الأرْضَ مِهَادًا وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا)، وقد وصفت الأرض بأن الله تعالى جعلها مهادا ووصفت بأنه جعلها بساطا؛ فهي. كالفراش وكالبساط.، (وَالسُّمَاءَ بِنَّاءً) أي وجعل السماء بناء، أي كأنها البناء أو الخباء الذي يحيط بأهله؛ فهي.. كالسقف.، فهي من الأرض بمنزلة الخباء الذي يحيط بها.؛ (وَأَنزُلَ مِنَ السَّماءِ مَاءً) أي مما كان بناء.. (أي سماء). للأرض. ولم يقل من السحاب أو الغمام، وهي التي يتقاطر المطر منها، كما قال تعالى: (أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ يُرْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُوَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعُلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنَزَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِبَال فيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشْنَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشْنَاءُ يَكَادُ سَنَّا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ)، فهذه الآية الكريمة تدل على أن الماء ينزل من السُّحُب..، وعبر سبحاته وتعالى عن نزول الماء بأنه من السماء لأنها وعاء السحاب، ولأنه سبحانه وتعالى مَنَّ على عباده بأنه جعل السماء مظلة الأرض، فناسب أن يذكر السماء مضافه إليها نعمة أخرى؛ وهي نعمة نزول الماء الذي يكون به الخصب والنماء..، وقد قال سبحانه بالتنكير: (وَأَنْزُلَ مِنَ السمَاءِ مَاءً) أي أن هذا الماء بعض نعمه"^\.

وقال مجد سيد طنطاوى: "(الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِراشاً).. ما يفترشه الإنسان ليستقر عليه..، أي: اجعلوا عبادتكم لله الذي صير الأرض لأجلكم. كالبساط المفروش.، (وَالسَّماءَ بناءً).. أي..: كالسقف للأرض؛ لأنها تظهر كالقبة المضروبة فوقها، كما قال تعالى: (وَجَعَلْنَا السَّماءَ سَقُفاً مَحْفُوظاً وَهُمْ عَنْ آياتِها مُعْرضُونَ)، وقَدَّم (ذكر) خلق الأرض على (ذكر) خلق السماء؛ لأن الأرض أقرب إلى المخاطبين وانتفاعهم بها أظهر وأكثر..، فهذه جملة واضحة دالة على أن العالم مخلوق بتدبير كامل وتقدير شامل وحكمة بالغة وقدرة غير متناهية" أنا

وقال ابن عاشور: "مَعْنَى جَعَلَ الْأَرْضَ فِرَاشًا أَنَّهَا كَالْفِرَاشِ.. وَتِلْكَ مِنَّةً عَظِيمَةً، وَأَمَّا وَجْهُ شَبَهِ السَّمَاءِ بِالْبِنَاءِ فَهُوَ أَنَّ الْكُرَةَ الْهَوَائِيَّةَ جَعَلَهَا اللَّهُ حَاجِزَةً بَيْنَ الْكُرَةِ الْأَرْضِيَّةِ وَبَيْنَ (ما فوقها).. فَهِيَ كَالْبِنَاءِ فِيمَا يُرَادُ لَهُ الْبِنَاءُ؛ وَهُوَ الْوَقَايَةُ مِنَ الْأَصْرَارِ النَّارْلَةِ..؛ مَعَ مَا فِي مشابِهة منظرِ الْكُرَةِ الْهَوَائِيَّةِ لِهَيْئَةِ الْقُبُةِ، وَالْقُبَّةَ بَيْتٌ مَنْ أَدَم مُقَبَّبُ وَتُسَمَّى بِنَاءً، وَهَذَا كَقَوْلِهِ ..: (وَجَعَنْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوطاً) ..، (و) الإمتِنَانَ بِجَعْلِ السَّمَاءِ كَالْبِنَاءِ لِوِقَايَةِ النَّاسِ مِّنْ قَبِيلِ الْمُعْجِزَاتِ الْعِلْمِيَّةِ ..، وَيَكْفِي فِي الِامْتِنَانِ بِخَلْقِ السِّمَاءِ إِشْعَارُ السَّامِعِينَ.. بِأَنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاءِ عَلَى تِلْكَ الصِّفَةِ مَا فِي إِقَامَةِ الْبِنَاءِ مِنَ الْفَوَائِدِ عَلَى الْإِجْمَالِ. ؛ ثُمَّ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ فِي قَابِلِ الْأَجْيَالِ، وَحُذِف (لَكُمْ) عِنْدَ ذِكْرِ السَّمَاء إيجَازًا؛ لِأَنَّ ذِكْرَهُ فِي قَوْله: (الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ) دَلِيلٌ عَلَيْهِ..، وَ(جَعَلَ).. بِمَعْنَى صَيَّرَ؛ فَهِيَ دَالَّةٌ عَلَى أَنَّ الْأَرْضَ وَالسَّمَاءَ قَدِ انْتِقَلَتَا مِنْ حَال إِلَى حَالَ حَتَّى صَارَتَا كَمَا هُمَا..، وَقُواعِدُ عِلْمِ طُبَقَاتِ الْأَرْضِ.. تُؤْذِنُ بِهَذَا..، فَيكُونُ كَقُوْلِهِ تَعَالَى..: (أُولَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفُرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَىّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ. وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنِنَا فِيهَا فِجَاجًا سَبُلًا لَعَلَّهُمْ يِهْتَدُونَ. وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَنَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ۖ" ` ` " وَاعْلَمْ أَنَّ كَوْنَ الْمَاءِ نَازِلًا مِنَ السَّمَاءِ؛ هُوَ أَنَّ تَكَوُّنَهُ يَكُونُ فِي طَبَقَاتِ الْجَقِ مِنْ آثَارِ الْبُخَارِ الَّذِي فِي الْجَقِ؛ فَإِن الجو ممتلئ... بِالْأَبْخِرَةِ الصَّاعِدَةِ.. بِوَاسِطَةٍ حَرَارَةِ الشَّمْسِ..، فَإِذَا بَلَغَ الْبُخَالُ أَقْطَارَ الْجَقِ الْعَالِيَة بَرَدَ بِبُرُودَتِهَا.. فَيَصِيلُ سَحَابًا ثُمَّ.. تَجْتَمِعُ فِيهِ (القطرات) الْمَائِيَّة وَتَثْقُلُ عَلَيْهِ. ؛ وَهُوَ مَا أَشْنَارَ لَهُ قُولُهُ تَعَالَى: (وَيُنْشِئُ السَّحابَ التِّقالَ)" ``.



۱۸ محجد بن أحمد أبي زهرة؛ زهرة التفاسير، دار الفكر العربي (١/ ١٥٨).

<sup>1</sup> مجد سيد طنطاوى؛ التفسير الوسيط، دار نهضة مصر بالفجالة القاهرة، الطبعة الأولى؛ ١٩٩٧ و ١٩٩٨ (١/ ٧٢).

<sup>·</sup> محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١/ ٣٣١).

<sup>&#</sup>x27; محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤هـ (١٦ ١٣٢).

## الحَقْل العلْمي Scientific Field

Geology علم طبقات الأرض

## المَوْضُوع Subject

# Earth Crust القشرة الأرضية

## نُصُوص مُتَعَلِّقَة Related Texts

- ﴿ وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَارًا وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْثِي اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ. وَفِي الْأَرْضِ قِطْعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُعْفِو لَيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ١٣ الرعد: ٣و٤.
  يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ١٣ الرعد: ٣و٤.
- ﴿وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ. وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَنْ لَسُتُمْ لَهُ بَرَازِقِينَ ﴾ ١٥ الحجر: ٩١ و ٢٠.
  - ﴿ وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسُئِلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ ٦ االنحل: ١٥.
- ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُئِلًا وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَّى. كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِأُولِي النَّهَي ﴾ ٢٠طه: ٥٠ و ٤٥.
- ﴿وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُئِلًا لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ. وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ
  عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ ٢١الأنبياء: ٣١و٣٠.
- ﴿أَمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَعَ اللّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ
  لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٧ النمل: ٦٦.
- ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ
  مَاءً فَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْج كريم ﴾ ٣ القمان: ١٠.
- ﴿اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَاراً وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيّبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٤٠ غافر: ٢٠.
- ﴿قُلْ أَنِدَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ. ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالْتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ. فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَرَيْتَا السَّمَاءَ الدُنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ لِللَّائِيمِ لَا عَصْلَت: ٩-١٢.
- ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهُداً وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْتُدُونَ. وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَنْشَرْنَا بِهِ بَلْدَةً مَنْتًا كَذَٰلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ ٢٤ الزخرف: ١٠ و١١.
  - ﴿وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْج بَهيج﴾ ٥٠ق:٧.
  - ﴿ وَالْأَرْضَ فَرَ شُنْاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ. وَمِنْ كُلِّ شَنَيْءٍ خَلَقْتَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذُكَّرُونَ ﴾ ١ ٥ الذاريات: ٨ ٤ و ٩ ٤ .
    - ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا. لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴾ ١٧نوح: ٩ ١ و ٢٠.
- ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا. أَحْيَاءً وَأَمْوَاتًا. وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ وَأَسْقَيْنَاكُمْ مَاءً فُرَاتًا ﴾ ١٧المرسلات: ٢٥.
  ٢٧.
  - ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا. وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ﴾ ١٧النبأ: ٦و٧.

